
Universitatea “Ovidius” Constanța 

Facultatea de Litere 
 

 

 

 
THE ONTOLOGICAL STATUS OF 

FICTION:  

SALMAN RUSHDIE’S PLAY WITH 

HISTORY / 
 

STATUTUL ONTOLOGIC AL 

FICȚIUNII: JOCUL CU ISTORIA LA 
SALMAN RUSHDIE 

 
REZUMAT 

 
 
 

Coordonator științific:  
Prof. univ. dr. Adina CIUGUREANU 
 
 

 
Doctorand: Mariana SARIU (BOERU)  

 
 

 

Constanța 

2012 



 2 

THE ONTOLOGICAL STATUS OF FICTION: 

SALMAN RUSHDIE’S PLAY WITH HISTORY 
 

Contents   
 

Introduction 
 

Chapter 1 Theoretical Contexts: Cultural Twists and Turns at the Dusk of 

the 20th Century and the Dawn of the 21st  
 

1.1 The Linguistic Turn against Reality. Severing the Ties between    
Language and Reality: Language, Discourse and the Self;  

 

1.2 The Narrative/Postmodern Turn against History.  Writing history 
vs. writing fiction. Formal and ideological entanglements; 
 

1.3 The Postcolonial Turn against the Western Cultural Hegemony.  
Salman Rushdie and the politics of writing back to the empire. 

 

Chapter 2: Narrating India Into and Out of Being: Midnight’s Children’s 

Story(ies) of the Nation  
 
2.1 Overriding ambivalences in the textualized nation. Imagination as 
the force driving through “the horns of the dilemma”; 

 

2.2 Heroes of the Past versus Mock-heroes of the Present; Postcolonial 
False Prophets; 

 

2.3 At odds with grand history. Subverting nationalist historiographic 
narratives; 

 

2.4 History “handcuffed to” fiction. Writing history and/or writing 
autobiography. 

 

Chapter 3: History Written “at an Angle to Reality”.  Pakistani Dystopia 

in Shame. 
 

3.1 “A failure of the dreaming mind”: The “insufficiently imagined” 
palimpsest-country of Pakistani dystopia; 

 

3.2 Writing the story/history of Pakistan „at an angle to reality”: 
fiction and history dispute the same ontological territory. The tragedy 
of clowns; 

 

3.3 The Unspeakable Revelations of the Shawls: Weaving Her-story 
into His-story;  

 

3.4 Sufiya Zinobia Hyder Shakil, the madwoman in Pakistan’s attic: 
The “immunological” reaction of the body politic. 



 3 

Chapter 4: The Truth of the Divine Word. Re-presenting the 

Historical/Religious Past in The Satanic Verses. 
 
4.1 Questioning the original divine truth. The profane, destabilizing 
gaze of the novel;  

 

4.2 The Myths of Nations: awaking from the reveries of the nationalist 
historical past; 

 

              4.3 The demonic language of the fictional discourse. Filling the “God- 
              shaped hole” with fiction; 
 

4.4 The hybridization of the migrant self in The Satanic Verses.  
Killing essentialist fallacies. 

 
Chapter 5: Layered History(ies) in  The Moor’s Last Sigh: The Palimpsest 
Uncovered 
 

5.1 The Fall from paradise: Articulating Indianness across the lines of 
the modern religious divide; 
 

             5.2 The “Masala” identity politics on the Indian “subcondiment”;             
                    

5.3 Palimpsestic history: Countering the politics of writing out with 
the ethics of writing back; 

 

5.4 Alhambra and Bombay: Conjuring up the golden days of plurality 
in the wake of ethnic and religious cleansing. 

 

Chapter 6: Disentangling World History(ies). From West to East and 

Back: (Re)Colonizing Journeys in Shalimar The Clown. 
 

6.1 History writ large. Navigating the Deleuzian networks of 
transnational, global fictions; 
 

6.2 Romantic old Europe and the bad fictions of the young New World 
Order. Harvesting the crops of terror;  
 
6.3 The Americanization of “the backyards of the world”. The 
colonies of democracy;  
 
6.4 The deterritorialized nomads of the global world. Beyond the 
shackles of nationalism: the ethics of cosmopolitan interaction. 
 

Conclusions 
 

Bibliography 

 



 4 

Cuvinte și concepte cheie: ficțiune postcolonială, istorie, 

identitatea migrantului,  decolonizare literară 

 

Scopul principal al acestei teze este acela de a discuta 

poziționarea prozei scriitorului Salman Rushdie față de discursul istoric. 

Teza pleacă de la ipoteza că ficțiunea Rushdieană și istoria există într-o 

simbioză, cele două discursuri interpelându-se permanent de pe poziții 

fie antagonice, fie subversive, întrepătrunzându-se și influențându-se 

reciproc în timp ce  își dispută același teritoriu ontologic. Intenția 

noastră este de a identifica și discuta semnificațiile acestei relații la nivel 

literar, cultural și politic, privind-o, în principal, prin prisma teoriilor 

culturale cu o agendă postcolonială, fără a neglija însă contextualizarea 

sa în cadrul mai larg al postmodernității. 

Capitolul teoretic și-a propus să răspundă la întrebarea de ce au 

devenit istoria și ficțiunea competitori în conștiința culturală a 

postmodernității. În mod tradițional, s-a considerat că istoria chiar poate 

recrea fidel trecutul, o poziție al cărei fundament științific a fost zguduit 

începând cu a doua jumătate a secolului 20 de către noile teze critice 

postmoderne cum ar fi: 1) separarea  de către poststructuralism a 

limbajului de realitatea înconjurătoare și recunoașterea auto-

referențialității inerente a acestuia; 2) pierderea  capacității discursului 

științific de a emite adevăruri general valabile; 3) dependența adevărului 

de formulări și interpretări; 4) recunoașterea faptului că realitatea este 

construită prin limbaj, iar sensul este un produs social; 5) imposibilitatea 

de a fixa sensul într-o relație stabilă între semnificant și semnificat din 

cauza naturii sale multiple și fluide, fapt care a contribuit la o 

descentralizare a universului intelectual occidental; 6) suspiciunea față 

de paradigma totalizatoare și logocentrică a occidentului, bazată pe 



 5 

rațiune și ordine și textualizată în marile narațiuni ale umanității precum 

religia, știința sau democrația; 7) natura profund ideologică a tuturor 

tipurilor de discurs care sunt expuse ca fiind vehicule ale puterii; 8) 

tandemul adevăr-putere în care adevărul este expresia lingvistică a 

puterii, mai precis, un discurs este validat ca fiind adevărat de regulile 

societății și de reglementările în vigoare la un moment dat; 9) 

dezintegrarea sinelui rațional și expunerea naturii sale compozite și 

fluide, acesta ajungând sa fie construit la nivel social și lingvistic; 10) 

apariția și multiplicarea reprezentărilor care sunt lipsite de orice 

semnificat din lumea reală.  

În consecință, ca urmare a pierderii legitimității sale științifice 

pe fondul unui acut scepticism epistemologic generalizat, istoria ajunge 

să fie percepută ca una dintre multele mari narațiuni ale umanității. De 

fapt, istoria este acea narațiune către care postmodernitatea a ales să se 

întoarcă (istoricii tradiționaliști are spune mai degrabă contra căreia) 

pentru a-și putea exprima propriile anxietăți și incertitudini. Mai mult, 

istoriografia clasică a suferit și propriile reevaluări, începând cu ceea ce 

este cunoscut drept curentul narativ și culminând cu relativismul radical 

al istoriografiei postmoderne.  

Premisa curentului narativ în istoriografie este aceea că istoricul 

apelează la strategii narative caracteristice ficțiunii pentru a impune un 

sens propriului discurs și a-l face mai inteligibil și mai convingător. 

Altfel, individul de rând nu ar fi capabil să înțeleagă istoria pentru că s-

ar confrunta cu o avalanșă de date, informații, dovezi istorice disparate 

și fără legătură între ele. De aceea, istoricul trebuie să reprezinte (să îl 

facă din nou prezent) trecutul istoric pentru lectorii contemporani lui 

într-o variantă familiară și accesibilă acestora. Exact această apropiere 

dintre scrierea istoriei și scrierea ficțiunii este semnalată de curentul 



 6 

narativ din istoriografie, susținând celebra profeție mai degrabă 

apocaliptică a lui Roland Barthes conform căreia ”narațiunea istorică 

este muribundă deoarece semnul Istoriei de acum înainte nu mai este 

realul ci inteligibilul” (Barthes, 1986, 139) Astfel, se estompează 

granițele dintre istorie și ficțiune atâta vreme cât cele două își 

împrumută strategiile textuale, caracteristicile structurale și tropologice 

și niciuna nu are forța epistemologică să ceară drepturi exclusive aspura 

adevărului sau să se ancoreze din punct de vedere ontologic în realitate. 

De fapt, reputatul istoric postmodern Keith Jenkins ne îndeamnă se 

vedem în istorie  ”nu o epistemologie, ci o estetică” iar în trecutul istoric 

”un semnificant golit de semnificat”. (Jenkins, 49) Jenkins percepe 

textele istorice ca pe niște ”invitații la a imagina trecutul ad infinitum”. 

(Jenkins, 49) 

Mai mult, distincția tradițională dintre istoria văzută ca știință, 

care descrie fapte istorice, și ficțiunea văzută ca fantezie, care operează 

cu fapte imaginare, este abandonată de conștiința postmodernă. Astfel, 

dacă istoria ar fi singura care ar emite adevăruri atunci ceea ce este 

inclus în discursul istoric este adevărat  și real iar ceea ce este exclus 

din discursul istoric nu este real sau pur și simplu nu are importanță. 

Având în vedere că istoria se scrie printr-un proces de selecție și 

organizare a dovezilor istorice, este evident că nu toate faptele vor 

supraviețui în produsul narativ final. În consecință, vor exista 

întotdeauna istorii și voci care vor fi ori marginalizate, ori excluse din 

”marea narațiune istorică”, exilate pe palierul non-realului, mai precis, 

al ficțiunii.  

 Astfel, se pare că cele două discursuri,  cel al istoriei și cel al 

ficțiunii istorice postmoderne, au ajuns să se afle într-o perpetuă luptă 

pentru teritoriu ontologic, încleștare în care scrierea ficțiunii devine un 



 7 

mijloc prin care marea istorie este interogată, ficțiunea opunând 

certitudinilor irefutabile ale trecutului istoric o ”contramemorie” sau 

”contranarațiune”. (Price, 3) Ficțiunea istorică postmodernă insistă în a 

revizui permanent trecutul, cu scopul de a-l menține deschis prezentului 

și astfel de a-l împiedica să devină o narațiune definitivă, prescrisă, 

imuabilă și teleologică. Mai mult, prin redefinirea conceptelor de 

realitate și adevăr, ficțiunea istorică postmodernă redescoperă acele 

istorii suprimate, marginalizate sau distorsionate de discursul istoric.  

Însă, spre deosebire de istoriografie, care este încă, în mare, 

convinsă de capacitatea sa de a emite adevăruri, ficțiunea istorică 

postmodernă este profund conștientă de propriile strategii narative, de 

faptul că orice construcție discursivă, fie ea de natură ficțională sau non-

ficțională, nu va putea evita macularea cu ideologii, prejudecăți, erori 

sau falsificări. De aceea, ficțiunea istorică postmodernă apelează la 

metaficțiune, pe de o parte pentru a scoate în evidență propria 

ficționalitate, expunându-și resorturile intime și astfel propriile limitări, 

pe de altă parte pentru a face un comentariu critic la adresa scrierii 

istoriei.   

Întrebarea este cum negociază proza lui Salman Rushdie 

antagonismul istorie-ficțiune? Această teză susține că Salman Rushdie 

apelează la o gamă largă de strategii narative, îndeosebi postmoderne, 

pentru a ridica o sumă de probleme, cele mai multe din perspectivă 

postcolonială, cum ar fi: 1) demontarea reprezentărilor denigratoare și 

falsificatoare ale fostelor colonii din discursul istoric european, prin 

gestul de a riposta în scris sau a rescrie istoria  din perspectiva celor 

colonizați; 2) înscrierea în ficțiune a noii națiuni postcoloniale, 

interogând și expunând cu această ocazie pornirile pedagogice (în 

accepțiunea lui Homi Bhabha) și mistificatoare ale istoriografiei 



 8 

naționaliste; 3) problematizarea construirii sinelui postcolonial în 

lumina noului val de migrație; 4) decolonizarea reprezentărilor literare 

cu scopul formulării unei noi identități culturale. Acestea vor constitui și 

principalele coordonate tematice ale analizei efectuate în teza de față: 

scrierea  istoriei postcoloniale, scrierea națiunii postcoloniale, scrierea 

sinelui postcolonial și scrierea literaturii postcoloniale. Ele vor fi 

identificate și urmărite critic în ficare dintre romanele discutate în 

această teză.  

Deși se înscrie spațiului postcolonial, chiar și numai prin datele 

sale biografice, Rushdie nu ezită să-și însușească strategii narative 

aparținând ficțiunii istorice postmoderne occidentale cum ar fi utilizarea 

naratorilor subiectivi, cu omnisciență limitată,  amestecarea faptelor 

istorice reale cu fabulații, falsificări, date eronate etc., întrepătrunderea 

dimensiunilor realului, fantasticului și magicului, acronia, colapsarea 

granițelor spațiale și temporale, melanjul genurilor literare cu cele non-

literare, carnavalul Bakhtian, parodia și pastișa, multitudinea de voci și 

perspective narative, accentul pus pe aspectul corporal și includerea 

obscenităților de factură non-pornografică, excesele de limbaj și în 

general o atitudine ludică în ton și construcție narativă.  

Cu toate acestea, ficțiunea lui Rushdie reflectă pe deplin 

problematica ridicată de discursul cultural postcolonial, folosindu-se 

constant de instrumentele tipice acestuia, printre care amintim strategia 

textuală și atitudinea social-politică cunoscută sub numele de mimicry, 

utilizată cu scopul de a submina reprezentările dominației coloniale; 

apoi palimpsestul, folosit pentru a recupera conștiința istorică pre-

colonială de sub inscripțiile coloniale, la care se adaugă gestul de a 

riposta în scris (writing back/ writing against the grain) și astfel de a 

opune rezistență și de a produce schimbări ideologice; acceptarea unei 



 9 

perspective ambivalente și a hibridității inerente a identității 

postcoloniale la nivel național, cultural, lingvistic, etnic sau religios, 

localizarea conștiinței migrantului într-un spațiu liminal, interstițial (in-

betweeness) care transcede granițele naționale și teritoriale, etc. Aceste 

concepte au fost prezentate pe scurt și exemplificate în introducerea 

tezei, urmând să fie discutate pe larg atât în capitolul teoretic cât și în 

fiecare capitol de analiză.  

 Corpusul de texte care a fost selectat pentru analiză cuprinde 

următoarele romane Rushdiene: Copiii din Miez de Noapte (1981), 

Rușinea (1983), Versetele Satanice (1988), Ultimul Suspin al Maurului 

(1995) și Shalimar Clovnul  (2005). La acestea se adaugă cele două 

colecții de eseuri Patrii Imaginare: Eseuri și Studii Critice, 1981-1991 

(1992) și Dincolo de Limite, 1992-2002 (2002) și numeroasele interviuri 

ale scriitorului în jurnale, reviste, la TV și radio, considerate relevante 

pentru scopul acestei analize, în sensul în care ne completează 

(susținând sau infirmând) afirmațiile critice cu opiniile și comentariile 

autorului vizat. Nu am inclus în studiul de față celelalte trei romane de 

succes ale lui Rushdie: Pământul de sub Talpile Ei (1999), Furia (2001) 

și Seducătoarea din Florența (2008) pe motivul că acestea nu prezintă 

interes din punct de vedere tematic și nu contribuie semnificativ la 

verificarea premiselor critice ale acestei teze. Pământul de sub Talpile 

Ei  și Furia discută cultura populară în epoca globalizării iar 

Seducătoarea din Florența este o rescriere în cheie postmodernă a 1001 

de Nopți plasate în spațiile Indiei și Europei de secol 16.  

Romanele selectate au în comun angajarea istoriei naționale și 

globale pe fundalul postcolonialității. Mai precis, Copiii din Miez de 

Noapte, Rușinea și Ultimul Suspin al Maurului ar putea constitui  

tripticul național al lui Rushdie deoarece toate trei ficționalizează 



 10 

cronologic istoria indiană anterioară și ulterioară independenței. Astfel, 

romanele abordează, pe de o parte istoriografia expansiunii coloniale a 

Europei în subcontinentul Sud-Asiatic și reprezentările la nivel politic, 

cultural și social ale Occidentului atât despre sine cât și despre spațiile 

colonizate, și, pe de altă parte, istorigrafia indiană ante și post – 

momentul august 1947 (câștigarea independenței). Rezultatul este că 

cele trei romane cartografiază în ficțiune atât configurațiile discursive 

cât și evoluția ulterioară a noii națiuni postcoloniale. Celelalte două 

romane, Versetele Satanice și Shalimar Clovnul, lărgesc obiectivul 

ficțiunii Rushdiene la dimensiuni globale, marcând astfel tranziția de la 

naționalismul anilor 1980 la trans-naționalismul de secol 21. Noutatea 

studiului de față constă exact în conexiunile făcute între formațiunile 

discursive ale naționalismului postcolonial incipient și ipostazele lor 

globale. Dacă alte studii recente încă se limitează doar la primele trei 

romane Rushdiene (ex. Agnes Gyorke, Postmodern Nations in Salman 

Rushdie’s Fiction, publicată în 2010 sau Nicole Weickgenannt Thiara, 

Salman Rushdie and Indian Historiography. Writing the Nation into 

Being din 2009) această teză a încercat să contureze traiectoria națiunii 

indiene așa cum  a fost ea schițată în ficțiunea lui Rushdie de la 

începuturi până în prezent, urmărindu-i metamorfozele, analizând 

tensiunile și presiunile la care a fost supusă atât pe plan politic intern cât 

și global și reliefând efectele culturale și sociale suferite de aceasta de-a 

lungul timpului.  

 Astfel, teza avansează cronologic, pornind de la analiza felului 

în care romanul Copiii din Miez de Noapte spune povestea nașterii 

Indiei independente imitând subversiv (mimicry) esențialismul și 

totalitarismul istoriografiei naționaliste, în capitolul 2, trecând la 

romanul Rușinea care expune farsa grotescă a întemeierii națiunii 



 11 

Pakistanului în mod artificial, pe temeiul unic al aparteneței religioase, 

în capitolul 3, efectuând apoi analiza discursului ”demonic” al ficțiunii 

care se opune, în Versetele Satanice, certitudinilor Islamului, în 

capitolul 4, încercând decodarea palimpsestului de narațiuni și identități 

țesut în romanul Ultimul Suspin al Maurului, în capitolul 5 și ajungând 

în final la ”istoria mare” articulată de-a lungul rețelelor narative 

transnaționale, globale în Shalimar Clovnul, în capitolul 6.  

Capitolul 2 “Narrating India Into and Out of Being: 

Midnight’s Children’s Story(ies) of the Nation” a analizat modalitățile 

prin care Rushdie demască dependența discursului istoric de strategiile 

narative ale ficțiunii, un exemplu relevant fiind utilizarea frecventă în 

scrierea istoriei a metaforei trupului, pentru a uni la nivel de 

reprezentare diversitatea etnică și culturală a Indiei, subsumând-o 

conceptului unic și esențialist de națiune indiană. Rushdie preia unul 

dintre locurile comune ale istoriografiei naționaliste și îl transformă în 

principalul trop structural și tematic al romanului. Mai precis, Rushdie 

inversează funcția metaforică a trupului din textul, alminteri literal al 

istoriei, ”literalizând-o” în textul său ficțional. Astfel, protagonistul-

narator Saleem Sinai, din cetățean al națiunii, devine întruparea 

națiunii, iar când aceasta din urmă este brutal partiționată prin separarea 

Pakistanului imediat după ce India a obținut independența  în 1947, tot 

atunci trupul lui Saleem suferă  la rându-i mutilări succesive, culminând 

cu moartea sa ”literală” prin disipare la finalul romanului. 

Naratorul Saleem joacă atât rolul scriitorului cât și pe cel al 

istoricului, străduindu-se să răspundă la ceea ce el numște nevoia de 

formă “the national longing for form” (MC, 297). În calitate de scriitor, 

Saleem își scrie propria poveste, pe când, în calitate de istoric, el 

încearcă să scrie povestea națiunii. Se creează astfel o tensiune din 



 12 

faptul că cele două impulsuri narative își dispută același teritoriu în 

economia romanului, evidențiind imposibilitatea separării celor două 

poziții auctoriale. În Copiii din Miez de Noapte, istoriografia și 

autobiografia ocupă același spațiu narativ. Așa cum un istoric își 

folosește propria viziune asupra lumii, propriile ideologii pentru a 

ordona evenimentele istorice despre care scrie, la fel se va impune și 

Saleem ca principala conștiință în povestea națiunii indiene.  Atât 

istoricul cât și Saleem se vor scrie pe sine în propriile narațiuni. Ei sunt 

în aceeași măsură intoxicați de iluzia omniscienței. De exemplu, Saleem 

primește darul telepatiei la vârsta de nouă ani atunci când începe să audă 

voci și se auto-intitulează “All-India Radio” (MC, 163) devenind absurd 

în convingerea sa că este centrul universului, principiul său organizator, 

omnipotent: “I was already beginning to take my place at the centre of 

the universe; and by the time I had finished, I would give meaning to it 

all” (MC, 126 -127).  

Egocentrismul lui Saleem îl determină pe acesta să se creadă 

cauza primă a tuturor evenimentelor atât istorice cît și personale care au 

loc pe parcusul vieții lui. Astfel, Saleem se prezintă ca fiind unica 

rațiune a războiului Indo-Pakistanez care, potrivit naratorului, a avut un 

singur scop și anume raderea familiei lui Saleem de pe fața pământului. 

De fapt, Saleem încearcă să dea un sens unor evenimente istorice 

brutale, haotice, atribuindu-le o semnificație personală și adunându-le în 

mod coerent în propria poveste. Încă de la prima pagină a romanului, 

naratorul Saleem își informează lectorul asupra propriilor intenții 

narative: “I must work fast, faster than Scheherazade, if I am to end up 

meaning - yes, meaning - something. I admit it: above all things, I fear 

absurdity.” (MC, 1)  



 13 

Însă istoria nu rezultă din evenimente care sunt a priori coerente 

și pline de semnificație, de aceea orice efort de a le face 

comprehensibile va conduce inevitabil la narativizare și ficționalizare. 

În cazul lui Saleem, după entuziasmul inițial bazat pe iluzia controlului, 

a integrității metale și fizice, a capacității de a construi prin limbaj, 

capsulând și reprezentând asfel întreaga sa lume în poveste, ei bine, 

după elanul inițial, naratorul este trezit brutal din reverii de loviturile 

indiferente ale istoriei, ajungând să realizeze fragilitatea științifică a 

eforturilor sale istoriografico-ficționalizante. Din acel moment de 

revelație, Saleem va atrage constant atenția cititorilor asupra 

informațiilor eronate pe care le-a vehiculat, atrăgând prin acest gest 

suspiciuni și asupra scriiturii istoricului convențional. Asfel, cu ajutorul 

unor erate plasate strategic în construcția sa ficțională, se pare că 

Rushdie demonstrează imposibilitatea oricărei forme narative de a 

include toate evenimentele necesare unei reprezentări fidele a trecutului. 

Narațiunea din Copiii din Miez de Noapte se auto-subminează, 

justificându-se mai degrabă după legile întâmplării, ale hazardului 

(casuality) decât după cele ale cauzalității (causality) invocate de istoria 

liniară.  

Rushdie propune o scriitură în care pornirile narative 

convergente, unificatoare, alternează cu cele excesiv fragmentare pentru 

a sugera alternative la modalitățile convenționale de a reprezenta 

realitatea istorică. Romanul prezintă o istorie a Indiei care nu revendică 

drepturi exclusive asupra unui adevăr universal valabil, dimpotrivă, 

exprimă mai ales adevăruri umane care sunt adesea ignorate de discursul 

istoric. De exemplu, după războiul Indo-Pakistanez și distorsionările 

oficiale inerente produse de ambele părți ale conflagrației, Saleem 

concluzionează amar că “what’s real and what’s true aren’t necessarily 



 14 

the same” (MC, 79). De aceea Saleem preferă adevărul memoriei în 

defavoarea celui istoriografic, argumentând pertinent că ”in the end it 

creates its own reality, its heterogeneous but usually coherent version of 

events; and no sane human being ever trusts someone else’s version 

more than his own” (MC, 211). 

 În procesul de textualizare a Indiei, Rushdie combină elemente 

de realism magic (capul lui Saleem funcționează ca un transmițător 

radio pentru convocarea tuturor copiiilor din miez de noapte, survolarea 

cu ajutorul telepatiei a întregului teritoriu indian, darul unui nas à la 

Cyrano, cu ajutorul căruia adulmecă adevăruri, etc.) cu elemente de 

carnaval Bakhtian (ghetto-ul magicienilor comuniști de la periferia 

Bombay-ului) cu elemente de mitologie Indiană (Ramayana și 

Mahabharata) cu redarea în tușe suprarealiste a războiului din jungla din 

Bangladesh (trimițând la Heart of Darkness a lui Joseph Conrad) cu 

oralitatea celor 1001 de Nopți toate pentru a putea capta și reda în 

ficțiune natura fabuloasă, bogată și eclectică a Indei. 

Capitolul 3 “History Written “at an Angle to Reality”: 

Pakistani Dystopia in Shame” a investigat războaiele ficționale pentru 

teritoriul ontologic dintre ”adevărul” istoriografiei Pakistanului și 

distopia grotescă pe care Rushdie o construiește în ficțiunea sa, 

denumind-o  Peccavistan și pe care o poziționează ”la un unghi” (S, 22) 

cu realitatea  discursului istoric oficial. Mai precis, Rushdie crează un 

text care, pe de o parte insistă asupra propriei ficționalități, iar pe de altă 

parte insinuează posibilitatea de a dezvălui adevăratele condiții de viață 

din Pakistan, cele acoperite de vălurile opace ale propagandei 

naționaliste și ale îndoctrinării religioase.  

Ceea ce este extrem de interesant la acest roman este relația 

ficțiunii cu faptele istorice, una tangențială, în care ficțiunea trece razant 



 15 

pe lângă discursul istoric, o poziționare pe care critica a numit-o în 

”proximitatea istoriei”. (Nicholls, 114) Astfel, ficțiunea nici nu se 

suprapune istoriei nici nu i se substituie, ci mai degrabă împrumută din 

semnele acesteia și le transformă în propriile semnificante. Această 

conexiune cu trecutul istoric se realizează cu ajutorul coincidențelor de 

nume și a reprezentărilor culturii populare. Acesta este și cazul 

președintelui pakistanez Iskander Harappa al cărui nume trimite la 

Alexandru cel Mare (domeniul familiei Harappa putând fi localizat în 

realitate pe harta cuceririlor  lui Alexandru) dar a cărui manieră de a 

face campanie electorală (sfâșiindu-și cămașa pentru a arăta mulțimii 

rănile metaforice cauzate de pierderile națiunii) nu mai are nimic în 

comun cu marele erou ci mai degrabă cu reprezentarea sa 

cinematografică în filmul omonim (personajul de film Alexandru 

obișnuia să-și dezgolească bustul pentru a le arăta soldaților rănile de 

război și astfel a-i motiva în luptă). Semnificația acestui episod poate fi, 

pe de o parte, spectacularizarea discursului politic și dependența sa de 

elementul vizual prin vidarea sa de orice substanță ideologică, iar pe de 

altă parte dependența discursului istoric de reprezentare și mediere, 

pentru a putea fi consumat mai ușor de publicul postmodern precum 

orice alt produs al culturii populare. Mai mult, Rushdie susține că 

eroismul și marile tragedii ale trecutului nu se repetă în prezent decât 

sub formă de farsă, de bufonerie și butaforie, din cauza lipsei moralității 

și a verticalității personajelor moderne. Pakistanul din Rușinea nu are o 

istorie pe care s-o reînvie, țara existând doar într-un prezent dominat de 

corupție politică, rivalități familiale și propagandă naționalistă.  

În Rușinea avem un personaj principal feminin, Sufiya Zinobia, 

dar care nu poate vorbi singură așa că Rushdie aduce în text un narator 

de gen masculin. Subiectul narațiunii este națiunea pakistaneză și istoria 



 16 

ei rușinoasă,  întrupată în personajul Sufiya, rușinea încarnată a 

propriei familii. Mai precis, corpul istoriei din Rușinea este de gen 

feminin pe când vocea ei, logos-ul, este de gen masculin. Dacă femeile 

pakistaneze nu au dreptul la o voce în realitatea spațiului public, atunci 

Rushdie le pune la dispoziție spațiul ficțiunii sale, pentru a le da 

posibilitatea să se exprime chiar dacă o fac tot în afara limitelor 

logocentrismului. Chiar dacă naratorul nu le poate da femeilor puterea 

cuvântului, le-a dat în schimb o conștiință/gândire artistică (Rani 

Harappa)  și alegorice puteri fizice, supranaturale (Sufyia Zenobia 

Hyder Shakil). În acest fel femeile devin agenți sociali cu ajutorul a 

două metode de afirmare și acțiune: Rani Harappa, soția președintelui, 

țese optsprezece șaluri narative ale adevăratei istorii, veritabile  

”receptacule ale memoriei” (Teverson, 139) în care expune ororile 

guvernării propriului soț iar Sufiya Hyder, fiica retardată a celui de-al 

doilea om în stat, generalul Raza Hyder, va provoca căderea politică a 

propriului tată prin comiterea crimelor sale animalice. Poveștile 

femeilor, ceea ce naratorul numește ”intriga feminină”, reflectă și 

subminează ”intriga masculină” (S, 173) a discursului public oficial. 

Acțiunile conjugate ale celor două protagoniste vor perturba profund 

istoria națională, în mod obigatoriu de gen masculin, sugerând faptul că 

există modalități prin care condițiile istorice pot fi modificate printr-o 

reacție puternică a gîndirii politice și a corpului electoral. Rushdie alege 

să transforme poveștile periferice, experiențele private, intime și 

domestice ale femeilor în unghiul privilegiat prin care el reprezintă dar 

și destramă realitatea istorică a Pakistan-ului.   

Explozia de creativitate a lui Rani are implicații multiple și 

profunde în roman. ”Epitaful de lână” (S, 201) al lui Rani este menit pe 

de o parte să o ajute pe aceasta să-și recupereze și să-și afirme propria 



 17 

identitate în afara convențiilor sociale patriarhale (ea își semnează 

creațiile cu numele de fată) iar pe de altă parte, cufărul cu șaluri este 

trimis fiicei sale Arjumand pentru a o elibera pe aceasta din urmă de 

obsesia tatălui adulat și pentru a-i reconfigura/restaura conștiința istorică 

pervertită de influența paternă. Rani îi transmite astfel fiicei sale 

moștenirea memoriei tuturor femeilor oprimate, o memorie care nu a 

putut fi exprimată în cuvinte, ea fiind o memorie non-narativă, artistică. 

Se mai poate afirma și faptul că povestea în imagini a șalurilor ajută 

narațiunea să exprime acele lucruri nespuse pe care retorica 

logocentrică nu le poate exprima singură. Din cauza faptului că în criza 

modernă a reprezentării relația directă dintre cuvinte și realiatea 

înconjurătoare a fost distrusă, discursul și-a pierdut capacitatea de a 

articula adevăruri neatinse de ideologie. De aceea, în Rușinea,  mediul 

artistic este utilizat pentru a scoate în evidență narațiunea istorică bazată 

pe cuvânt. 

Capitolul 4 “The Truth of the Divine word. Re-presenting 

the Historical/religious Past in The Satanic Verses” a analizat atacul 

ficțional a lui Rushdie la metanarațiunile care stau la baza existenței 

umane și anume religia, istoria națională și identitatea națională. 

Capitolul a arătat că Rushdie demontează percepția textului sacru ca pe 

o istorie închisă, înghețată în evoluția sa în timp, aducându-l  în prezent 

și însuflețindu-l printr-un act tipic postmodernist de istoricizare.  

Rushdie textualizează Islamul și îi pune în discuție atât originile 

divine cât și originalitatea învățămintelor sale sacre. Pornind de la 

presupunerea că profetul Mohamed era analfabet, Rushdie rescrie în 

ficțiune momentul transmiterii legilor sunna. În povestea sa, profetul 

este nevoit sa-i dicteze scribului persan Salman Farsi (aflat în exil, a se 

vedea legăturile onomastice și nu numai cu Salman Rushdie) legile 



 18 

sfinte iar acesta din urmă decide să altereze în scris versiunea originală 

orală, cu scopul de a testa memoria profetului și autenticitatea 

demersului său. Din păcate, profetul nu recunoaște pervertirile propriilor 

cuvinte atunci când scribul i le citește și astfel se zguduie conștiința 

religioasă a acestuia din urmă. Acest incident este menit să indice 

caracterul profund ficțional al textului sacru. Astfel, prin intermediul 

unui act de dublă subminare,  metanarațiunea religiei este expusă ca 

fiind un construct, o pastișă a două (sau chiar trei, dacă îl includem și pe 

Salman scriitorul) conștiințe și în plus, își pierde forma originală mai 

întâi prin faptul că este transpusă în scris și mai apoi prin faptul că este 

textualizată și inclusă în structura narativă a ficțiunii romanului unde 

trebuie să se confrunte cu alte discursuri ficționale. 

Mai mult, capitolul a urmărit rolul jucat de memorie ca 

instrument de redare, ficționalizare și destabilizare a unor istorii și 

viziuni prestabilite. Ne referim aici, pe de o parte, la poveștile pe care 

emigranții din subcontinent în Marea Britanie și le spun despre națiune, 

identitate și tradiție și pe de altă parte, narațiunile pe care fostul imperiu 

britanic și le spune despre propria-i istorie. În viziunea lui Rushdie, 

comunitatea emigranților în Marea Britanie se complace în a visa la 

posibilitatea recuperării unui sine unitar, pierdut în realiate în procesul 

de transmutare, la ideea de apartenență la o comunitate ideală plasată 

încă în Mama India prin menținerea integrității limbii materne și a 

tradițiilor naționale. Pentru Rushdie, toate aceste sunt iluzii, ficțiuni, 

patrii imaginare. Mai mult, nu numai emigranții trebuie să se elibereze 

de propriile mistificări dar și fostul imperiu britanic care, potrivit lui 

Rushdie, nu s-a trezit încă din reveria unui trecut istoric somptuos și 

glorios, pentru a putea vedea realitatea centrului metropolitan cucerit de 

periferia fostelor colonii, care îi rescriu acum istoria din interior. În 



 19 

lumina fenomenului de migrare accentuat pe fondul globalizării, 

Rushdie atacă perspectivele nostalgice asupra tropilor tradiționali 

precum națiunea sau istoria națională și propune o abordare mai onestă 

a acestora, care să reflecte configurațiile politico-social-culturale 

actuale.  

O componentă importantă a analizei efectuate în acest capitol a 

fost aceea a configurării identității migrantului postcolonial și a 

reprezentărilor acesteia așa cum sunt ele zugrăvite în Versetele Satanice. 

Se pare că Rushdie îl redă ironic pe migrant ca fiind într-o stare 

demonică, de înger căzut, acesta comițând păcatul de a abandona 

paradisul unei identități naționale integre. Nici țara adoptivă nu este mai 

primitoare cu imigranții lui Rushdie, care sunt discriminați și demonizați 

de fostul imperiu ca fiind un pericol pentru integritatea și securitatea 

națională. Migrantul este astfel aruncat într-o dimensiune de 

dezrădăcinare și de neapartenență, pe care o poate controla numai dacă 

își acceptă și își asumă propria hibridizare și mongrelizare. De fapt, 

principala teză avansată de Rushdie este că, în realitate, nu există omul 

pur din punct de vedere identitar și că sinele este în mod obligatoriu 

fragmentar, un construct, un amalgam de idealuri, percepții, dorințe, 

credințe, culturi, istorii, tradiții, etc. Rushdie respinge conceptul de 

integritate indiferent dacă este a sinelui comunitar sau a migrantului ca 

fiind doar o ficțiune. În plus, prin însuși procesul de migrare, de 

transmutare și traversare a granițelor națioanle tradiționale, migrantul 

redescrie și recartografiază nu numai vechile diviziuni teritoriale, dar în 

special pe cele culturale. În acest context, localizarea culturii (în sensul 

dat de Homi Bhabha) și localizarea identității migrantului se găsesc în 

spațiul interstițial și în cel global.  



 20 

Capitolul a mai discutat caracteristicile scriiturii Versetelor 

Satanice ajungând la concluzia că una dintre intențiile lui Rushdie a fost 

aceea de a decoloniza limba engleză literară, cea de a doua fiind 

încercarea de a destabiliza unitatea de sens a discursurilor totalizatoare, 

precum cel a religiei, prin deconstruirea binarului semnificant-

semnificat pentru a permite emiterea de sensuri multiple de către o 

multitudine de voci narative care să aibă libertatea de ”a se certa” în 

spațiul ficțiunii.  

Punctul de vedere al lui Rushdie în ceea ce privește problema 

limbii engleze utilizate în producțiile literare ale fostelor colonii se poate 

rezuma astfel: “the English language . . . is tainted by history (…). 

Something of the unwashed odour of the chamcha lingers around its 

cadences. The language, like much else in the newly independent 

societies, needs to be decolonized, remade in other images.” (“The 

Empire Writes Back With a Vengeance”) Acea pată lăsată de istoria 

colonială pe limba literară denotă de fapt absența vocilor și a culturii 

celor colonizați dintr-o engleză în care se resimt atitudinile de 

superioritate ale britanicilor. Rushdie consideră că procesul de 

decolonizare implică reimaginarea și reconfigurarea limbii engleze 

pentru a reprezenta și interesele foștilor supuși. Acesta este un act, 

argumentează Rushdie, cu mult mai benefic decât respingerea totală a 

limbii engleze de către scriitorii fostelor colonii, în speranța deșartă de 

a-și șterge trecutul colonial dureros. Astfel, limba engleză literară este, 

la rîndu-i, supusă unui proces de hibridizare, prin care migranții o 

transformă simbolic în propria lor eliberare.  

 Mai mult, atitudinea ludică a lui Rushdie față de limbaj văzut ca 

joc implică evocarea unei multitudini de sensuri care vin să atace 

logocentrismul discursurilor religiei sau istoriei. Așa cum afirmă și 



 21 

Rushdie: "meaning is a shaky edifice we build out of scraps, dogmas, 

childhood injuries, newspaper articles, chance remarks, old films, small 

victories, people hated, people loved." (IH, 12) Drept urmare,  adevărul 

Foucauldian al discursurilor este obligatoriu multiplu, posibil 

conflictual, întotdeauna plin de ambiguități, ambivalențe, incertitudini  

și poziționări relative. Acesta este singurul centru epistemologic posibil 

în postmodernitate. 

Capitolul 5 “Layered History(ies) in  The Moor’s Last Sigh: 

The Palimpsest Uncovered” a discutat rolul religiei ca promotor al 

discriminării exercitate de către națiunea indiană a anilor ʼ90 pe fundalul 

amplificării și acutizării mișcărilor naționalist-fundamentaliste 

etnocentriste hinduse. Fundamentalismul hindus susține recuperarea 

esenței culturii indiene de sub straturile culturilor cotropitoare (mughală 

și britanică)  și redefinirea acesteia din perspectivă exclusiv hindusă. 

Astfel se promovează o construcție politică, culturală și socială 

articulată exclusiv pe criterii de apartenență la majoritatea etnică și 

religioasă,  în timp ce celelalte comunități sunt împinse către periferiile 

minorității ne-integrate, lispite de identitate națională și alungate din 

marea narațiune istorică indiană.  

 Pentru a critica aceste tendințe fundamentaliste Rushdie alege 

palimpsestul ca strategie narativă potrivită pentru a ilustra procesele 

complexe de inscripționare, re-inscripționare, ștergere, acoperire, 

descoperire, recuperare istorică și culturală atât de caracteristice 

spațiului indian. Mai întâi, palimpsestul este o reprezentare adecvată a 

multiculturalității societății indiene moderne. Apoi, palimpsestul se 

constituie într-o paradigmă a investigației istorice prin care istoricul sau 

lectorul de ficțiune, în cazul de față,  îndepărtează pe rând straturile 

trecutului pentru a crea noi narațiuni istorice prin procesul de selecție și 



 22 

interpretare a datelor și faptelor descoperite. Mai mult, palimpsestul 

funcționează ca o metaforă pentru ficțiunea istorică postmodernă care 

este pe deplin conștientă de relațiile  sale intertextuale cu ale texte, de 

propria-i țesătură de citate, referințe și intepretări mai mult sau mai puțin 

conștinete. Nu în ultimul rând, palimpsestul este propus ca formă în arta 

plastică, o temă profund exploatată de roman cu ajutorul picturilor 

mamei Maurului, Aurora de Gama.  

Romanul refuză să suprime diferențele sociale de dragul 

ficțiunii unității naționale și astfel promovează conceptul de diferență 

culturală ca unică bază viabilă a articulării indentității indiene. Maurul 

exemplifică, de fapt, estetica Rushdieană a mongrelizării, o atitudine 

care celebrează hibridizarea culturală și impuritatea rasială și care în 

roman este simbolizată de amestecul de condimente (acestea fiind unul 

din tropii principali ai narațiunii) cunoscute sub numele de masala. 

Personajul-narator Moraes Zogoiby, zis și Maurul, nu pierde nicio 

ocazie să scoată în evidență propria identitate masala rezultată din 

”dragostea piperată” (MLS, 98) dintre o mamă de origini portugheze și 

confesiune catolică și un tată evreu cu posibile origini maure. Maurul se 

auto-proclamă sfidător ”neither a Catholic nor a Jew. I was both, and 

nothing: a jewholic-anonymous, a cathjew nut, a stewpot, a mongrel cur. 

I was - what's the word these days? - atomised. Yessir: a real Bombay 

mix.” (MLS, 112). Nici părinții săi nu pot reclama puritate rasială 

existând suspiciuni de ambele părți. Genealogia contorsionată și hibridă 

a Maurului este menită să reflecte narațiunea istorică indiană la fel de 

lispită de lineraritate și la fel de complicată, rezultată din interacțiunea 

cu multiplele valuri migratoare și în urma perpetuelor amestecuri 

culturale.  



 23 

Povestea Maurului nu numai că recuperează patru generații de 

istorie a familiei de Gama dar și patru straturi din istoria mare a Indiei, 

bineînțeles cu ajutorul palimpsestului, un instrument textual esențial mai 

ales în context postcolonial.  Potrivit lui Homi Bhabha textul 

postcolonial este caracterizat de o existență simultană într-un "timp 

dublu” (Bhabha, 1990, 290) care marchează atât desprinderea de 

trecutul colonial, cât și menținerea legăturii cu acesta prin rescrierea 

istoriei coloniale. Palimpsestul ocupă un spațiu ambivalent deoarece 

produce reprezentări atât ale violenței cu care colonizatorii au suprimat 

realitățile istorice, sociale  și culturale indigene la momentul colonizării 

dar și încercările la fel de violente ale națiunii postcoloniale de a șterge 

fără discriminare inscripțiile trecute.  

 Problematizarea originilor în narațiunea postcolonială este pusă 

în legătură cu încercările naționalismului hindus de a dezgropa de sub 

straturile istoriei o presupusă identitate națională integră și omogenă pe 

care să o manipuleze în scopuri politice. Conturând personaje cu origini 

incerte, Rushdie atacă exact aceste tendințe mistificatore, afirmând 

imposibilitatea scrierii unei singure istorii fundamentale, originare și 

originale, care să curgă liniar de la începuturi până în prezent. În 

schimb, Rushdie propune existența începuturilor multiple, a istoriilor 

multiple, trecute nu prin conștiința istoricului ci prin memoria 

individului pentru a fi umanizate, personalizate și pentru a le opune 

astfel certitudinilor istoriografiei fie ea colonială sau naționalistă.  

 Istoria Maurului nu se supune legilor cauzalității care 

reglementează istoria tradițională, preferând colapsarea coordonatelor 

temporale și spațiale ale istoriei și articulând astfel națiunea indiană ca 

pe un spațiu al simultaneităților și antagonismelor, al pluralismului de 

povești, rase, popoare și tradiții care dialoghează și se influențează 



 24 

reciproc, producând noi configurații, care însă păstrează și inscripțiile 

anterioare. Viziunea lui Rushide asupra istoriei indiene se bazează pe o 

paradigmă a palimpsestului performativ iar conceptualizarea identității 

naționale este obligatoriu una în care elementele își păstrează 

individualitatea în timp ce coexită respectându-se reciproc.  

Capitolul 6 “Disentangling World History(ies). From West 

to East and Back: (Re)Colonizing Journeys in Shalimar The Clown” 

a investigat abordarea în ficțiune a politicii globale, a istoriei mari care 

traversează subcontinentul în drumul spre Europa și America.  

Capitolul a încercat să demonstreze, plecând de la exemplul 

conflictului armat din Kashmir, că în conștiința globală, transnațioanlă, 

s-a diminuat considerabil importanța conceptelor de națiune, identitate 

națională sau religioasă, iar poziționările ideologice au devenit 

imprecise. În consecință, relațiile istorice bazate pe cauzaliate s-au 

amestecat și s-au complicat, îngreunând astfel demersul istoric. În 

roman, această afirmație este foarte bine susținută de traiectoria unuia 

dintre cei patru protagoniști, Max Ophulus, supravețuitor al ocupației 

naziste în Franța, devenit profesor de economie globală și apoi 

ambasadorul SUA în India de unde ”promovează” în celulele secrete ale 

contraterorismului american doar pentru a susține în secret, dar în 

numele guvernului SUA, celule teroriste din lumea arabă. Puși în fața 

unui asemenea destin, realizăm simplismul unor justificări istorice de 

genul lupta pentru independența națională sau pentru menținerea 

identității naționale.  

Argumentul capitolului este acela că istoria globală se 

articulează prin combinarea și recombinarea perpetuă a unei multitudini 

de evenimente istorice disparate care amintesc de rețelele rizomatice 

Deleuziene. Prin procesele profunde de deteritorializare continuă se 



 25 

anulează posibilitatea scrierii unei singure narațiuni istorice. De fapt, un 

eveniment poate să nu își aibă originea în propriul teritoriu național ci 

mai degrabă să fi legat în mod obscur de alte evenimente din lume. Un 

exemplu elocvent ar fi asasinatul lui Max de către clovnul Shalimar în 

Los Angeles. Inițial s-a considerat că ar fi o crimă de factură politică, 

executată pentru a demasca și pedepsi amestecul Statelor Unite în lumea 

arabă, ulterior vom afla însă că Shalimar este soțul femeii din Kashmir 

seduse și abandonate de Max pe vremea când era ambasador în India. 

Deși Shalimar ajunsese între timp un terorist de renume mondial, 

beneficiind chiar de sprijinul secret indirect la lui Max, crima sa nu are 

resorturi politice. Astfel, mobilitatea crescută și impredictibilitatea cu 

care evenimentele se combină în epoca globală provoacă alunecări de 

sens (în accepțiunea Derrideană) împiedicând stabilizarea relațiilor 

istorice care devin cumva inconsistente și efemere. Istoria globală nu 

mai poate oferi explicații totalizatoare care să dea coerență existenței 

umane caracterizată acum de o simulateneitate a experiențelor propagate 

cu ajutorul mijloacelor moderne de comunicare și reprezentare.  

Mai mult, s-a verificat prin analiză ipoteza conform căreia 

incursiunile culturale, economice și politice ale Satelor Unite în Lumea 

a Treia ar putea fi considerate manifestări ale unei expansiunii 

neoimperialiste. Episodul seducției lui Boonyi de către Max este 

relevant în acest context. Max joacă rolul albului care ajunge într-un 

spațiu din Lumea a Treia pentru a aduce cu el beneficiile civilizatoare 

ale democrației occidentale, incluzând emanciparea sexuală a femeii. 

Boonyi, la rândul sau, dorește să se elibereze de constrângerile sociale 

ale unei căsătorii fără perspective care o condamnă la tăcere și supunere. 

Ea vede în Max posibilitatea de a evada din universul ei limitat și de a-și 

construi o carieră artistică pe scenele lumii. Astfel, Boonyi își părăsește 



 26 

soțul, pe clovnul Shalimar, și se mută la oraș într-un apartament 

întreținut de Max. Pe măsură ce timpul trece, Boonyi realizează că doar 

a schimbat o colivie pe alta și dezamăgită, se abandonează unui consum 

necontrolat ajungând obeză. Relația se încheie odată cu nașterea fiicei 

ilicite India-Kashmira, când Boonyi este forțată de soția britanică a lui 

Max să-i cedeze copilul și să se întoarcă singură în satul natal. 

Implicațiile sociale și culturale ale acestui episod vizează modul în care 

America preia controlul zonelor în dezvoltare prin mijloace politice și 

mai ales economice. Intenția sa nu este de a ajuta aceste țări să atingă 

auto-suficiența economică și politică, ci mai degrabă să creeze 

dependență prin încurajarea unui comportament de tip consumerist.  

O altă problematică importantă discutată în acest capitol este 

cea a construcției identității naționale. Am propus ipoteza că personajele 

din Shalimar Clovnul sunt mai mult decât migranți, ei devenind mai 

degrabă nomazi ai lumii globale. Ceea ce îi diferențiază de restul de 

personaje discutate până la acest punct (Saleem Sinai din Copiii din 

Miez de Noapte, Saladin Chamcha și Gibreel Farishta din  Versetele 

Satanice, Maurul din Ultimul Suspin al Maurului) este că nomazii din 

Shalimar nu mai sunt definiți de concepte pe care Rushdie le descrie ca 

fiind “hollow booming words, land, belonging, home" (SV, 4–5). Deși 

categoriile națioanlitate, etnie, rasă, religie, clasă contribuie 

circumstanțial la evoluția nomazilor, ele nu sunt componente esențiale 

în construcția identității lor. Spre exemplu, Max Ophuls nu trăiește 

drama identitară a evreului care și-a pierdut căminul părintesc și părinții 

în Holocaust. Evoluția sa pe scena globală se datorează mai degrabă 

educației primite și a hotărârii sale de a deveni un agent politic la nivel 

mondial. Max nu se simte leagat prin legături națioanle de nicio țară și 

astfel își ajustează și reconfigurează permanent identitatea pentru a face 



 27 

față noilor circumstanțe. Atât Max cât și celelalte personaje principale 

suferă procese permanente de deteritorializare și reteritorializare care le 

împiedică să anticipeze sau chiar să-și dorească un final teleologic. Se 

pare că exact aceasta este cheia supraviețuirii în lumea globală prin 

reinventarea continuă a sinelui, însă nu toate personajele din Shalimar 

reușesc această performanță. Cele care nu sunt capabile să se adapteze 

sunt strivite de presiunile unei lumi în care nu se mai pot integra. 

În concluzie, Salman Rushdie și-a urmat cu siguranță propriul 

îndemn adresat scriitorilor: “Go for broke. Always try and do too much. 

Dispense with safety nets. (…) Keep grinning. Be bloody-minded. 

Argue with the world” (Reder, 2000, ix). Astfel, s-a demonstrat cum în 

toate romanele analizate Rushdie atacă orice formă de monologism, 

condamnă caracterul opac, monolitic, oprimant al fanatismului religios, 

expune certitudinile falsificatore, excluderile și impunerile violente atît 

ale istoriografiei coloniale cât și ale celei naționaliste, demască ficțiunea 

atât a purismului rasial cât și a integrității indentității migratorului, 

acuză șovinismul bazat pe aplicarea nediscriminată a legilor islamice și 

expansiunea rasismului în lumina procesului de migrație postcolonială. 

Tuturor, Rushdie le opune o viziune a pluralității, hibridizării, 

mongrelizări, a multiculturalismului care menține popoarele, culturile și 

tradițiile într-un dialog permanent de pe poziții de egalitate și care 

încurajează polenizările reciproce.  

În întreaga sa ficțiune Rushdie a promovat o atitudine de 

suspiciune față de orice formă de metanarațiune, fie ea istoria națională, 

identitatea națională sau religia. Abordarea sa epistemologică este una 

bazată pe dubiu, pe interogarea permanentă, pe îmbrățișarea 

perspectivelor multiple pentru a evita explicațiile simpliste sau 

relativismul neimplicat. Deși strategiile textuale ale ficțiunii Rushdiene 



 28 

sunt de factură postmodernistă, atitudinea sa politică este departe de 

orice relativism postmodern ci dimpotrivă, Rushide se prezintă ca un 

comentator activ, informat și implicat  al realităților sociale și politice 

ale națiunii postcoloniale. În accepțiunea sa cel mai mare păcat civic 

este complacerea. În eseul “Outside the Whale” Rushdie își exprimă clar 

poziția politică: “In place of Jonah’s womb I recommend the ancient 

tradition of making a big fuss, as nosily a complaint about the world as 

is humanly possible.” (IH, 99) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 29 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 
 

SURSE PRIMARE: SALMAN RUSHDIE  

Romane:   
 

Midnight's Children (1981) New York: Penguin Books, 1991.   
 

Shame (1983) New York: Picador, 1983.   
 

The Satanic Verses (1988) New York: Viking, 1988. 
 

The Moor's Last Sigh (1995) London: Vintage Books, 2006 
 

Shalimar the Clown (2005) New York: Random House, 2005 
 

Colecții de eseuri: 
 
Imaginary Homelands: Essays and Criticism 1981–1991. New York: Viking/ 
Granta, 1991. 
 
“The Indian Writer in England.” In the Eye of the Beholder: Indian Writing in 

English. Maggie Butcher (Ed.) London: Commonwealth Institute, 1983, 75-83. 
 

Step Across this Line. Collected Non-fiction: 1992-2002. New York: Random 
House, 2002. 
 

Interviuri în jurnale și reviste: 

 
“The Empire Writes Back With a Vengeance.” Times of London.1982. 
“India Bans a Book for Its Own Good.” The New York Times. 19 October, 1988 
 
“The Book Burning.” The New York Review of Books. 2 March, 1989. 
 
Interview in Imaginative Maps, Volume II, No. 1 (1990). 
 
Interview with Blake Morrison. Granata. No.31 (Spring, 1991), 113-125 
 
“When Life Becomes a Bad Novel”, The SALON Interview. (1996).  
“Salman Rushdie talks to Alistair Niven.” Wasafiri. No.26, (1997), 55.  
 

Interviuri la TV și radio:  

 
Interview with Bill Moyers. On Faith and Reason, on Discovery Channel – 
PBS, KBBS, San Diego, 2006, retrieved from www.youtube.com  



 30 

“A conversation with Salman Rushdie”, interview with Patty Satalia of Penn 
State Public Broadcasting, for www.researchchannel.org, 2007, retrieved from 
www.youtube.com 
  
Johnson, Sarah. “Salman Rushdie and a story of paradise lost”. Radio 
Nederland Wereldomroep. 26 July, 2006.  
 
“Rushdie on the Charlie Rose Show.” The Charlie Rose Show. 06 December, 
2006.  
 

SURSE SECUNDARE 

 

Lucrări despre Salman Rushdie: monografii, articole, eseuri, recenzii: 
 
Appignanesi, Lisa, and Sara Maitland, (Eds.) The Rushdie File. London: Fourth 
Estate, 1989. 
 
Bloom, Harold. (Ed.) Bloom’s Modern Critical Views: Salman Rushdie. 
Broomall, PA: Chelsea House Publishers, 2003.  
 
Booker, M. K.. (Ed.) Critical Essays on Salman Rushdie, New York: G. K. Hall 
& Co, 1999. 
 
Brennan, Timothy. Salman Rushdie and the Third World: Myths of the Nation. 

New York: St. Martin's Press, 1989. 
 
Chauhan, Pradyumna. (Ed.) Salman Rushdie Interviews: A Sourcebook of His 

Ideas. Westport, Conneticut: Greenwood, 2001.  
 
Coetzee, J.M. “Palimpsest Regained.” The New York Review of Books. (21 
March, 1996) 13-16. 
 
Cundy, Catherine. Salman Rushdie. Manchester: Manchester University Press, 
1996. 
 
Fletcher, M. D. (Ed.) Reading Rushdie: Perspectives on the Fiction of Salman 

Rushdie. Amsterdam: Rodopi, 1994. 
 
Frank, Søren. Migration and Literature. Günter Grass, Milan Kundera, Salman 

Rushdie, and Jan Kjӕrstad. New York, NY: Palgrave Macmillan, 2008. 
 
Gane, Gillian.  “Migrancy, the Cosmopolitan Intellectual, and the Global City 
in The Satanic Verses.” MFS Modern Fiction Studies. Volume 48, No.1, 
(Spring, 2002), 18-49. 
 



 31 

Gauthier, Tim, S. Narrative Desire and Historical Reparations. A.S. Byatt, Ian 

McEwan, Salman Rushdie. New York and London: Routledge, 2006. 
 
Goonetilleke, D.C.R.A. Salman Rushdie. (2nd edition) Hampshire: Palgrave 
Macmillan. 2010 
 
Gurnah, Abdulrazak. (Ed.) The Cambridge Companion to Salman Rushdie. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2007.  
 
Gyorke, Agnes. Postmodern Nations in Salman Rushdie’s Fiction. 
Saarbrücken: VDM Verlag Dr. Muller Aktiengesellschaft & Co. KG, 2010. 
 
Haffenden, John. Novelists in Interview. London: Methuen, 1985.  
 
Hassumani, Sabrina. Salman Rushdie: A Postmodern Reading of his Major 

Works. Madison: Fairleigh Dickinson University Press, 2002.  
 
Heffernan, Teresa. “Apocalyptic Narratives: The Nation in Salman Rushdie’s     
Midnight’s Children.” Twentieth Century Literature, Vol. 46, No. 4, Literature 
and Apocalypse, (Winter, 2000), 470–491.  
 
Kortenaar, Neil, Ten. “Midnight’s Children and the Allegory of History.” 
ARIEL: A Review of International English Literature 26.2 (April, 1995) 
 
Mittapalli, Rajeshwar and Joel Kuortti (Eds.) Salman Rushdie: New Critical 

Insights. Vol. 1. New Delhi: Atlantic Publishers and Distributors, 2003. 
 
Morton, Stephen. Salman Rushdie: Fictions of Postcolonial Modernity. 
Hampshire and New York: Palgrave Macmillan. 2008.  
 
Nicholls, Brendon. “Reading ‘Pakistan’ in Salman Rushdie’s Shame.” in in 
Abdulrazak, Gurnah, (Ed.) The Cambridge Companion to Salman Rushdie. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2007, 109-124. 
 
Roy, Rituparna. South Asian Partition Fiction in English. From Khushwant 

Singh to Amitav Ghosh. Amsterdam: Amsterdam University Press, 2010. 
Ranasinha, Ruvani. South Asian Writers in Twentieth-Century Britain: Culture 

in Translation. Oxford: Clarendon Press, 2007. 
 
Ray, Mohit, K. and Rama Kundu. (Eds.) Salman Rushdie: Critical Essays. New 
Delhi: Atlantic Publishers and Distributors, 2006. 
 
Reder, Michael R., (Ed). Conversations with Salman Rushdie. Jackson: 
University Press of Mississippi, 2000. 
 



 32 

Smale, David. (Ed.) Salman Rushdie: Midnight’s Children/The Satanic Verses. 

A Reader’s Guide to Essential Criticism. Hampshire and New York: Palgrave 
Macmillan, 2001. 
 
Teverson, Andrew. Salman Rushdie. Manchester and New York: Manchester 
University Press, 2007. 
 
Thiara, Nicole Weickgenannt. Salman Rushdie and Indian Historiography. 

Writing the Nation into Being. New York, NY: Palgrave Macmillan, 2009. 
 
Trousdale, Rachel. Nabokov, Rushdie, and the Transnational Imagination 

Novels of Exile and Alternate Worlds. New York: Palgrave Macmillan, 2010. 
 
Postcolonialism. Globalizare:   
 
Ahmad, Aijaz. In Theory Classes, Nations, Literatures. London, New York: 
Verso, 1992.  
 
Annesley, James. Fictions of Globalization. London. New York: Continuum, 
2006. 
 
Ashcroft, Bill, Gareth Griffiths and Helen Tiffin. (Eds.) The Post-Colonial 

Studies Reader. London and New York: Routledge, 1995. 
 
 _____________ Key Concepts in Post-Colonial Studies. London and New 
York: Routledge, 1998. 
 
_____________ . The Empire Writes Back. London & New York: Routledge, 
2002. 
 
Bhabha, Homi K. Nation and Narration. London & New York: Routledge, 
1990. 
 
_____________  The Location of Culture. London & New York: Routledge, 
1994. 
 
Boehmer, Elleke. Colonial and Postcolonial Literature. Migrant Metaphors. 

Oxford: Oxford University Press, 2005. 
 
Clingman, Stephen. The Grammar of Identity. Transnational Fiction and the 

Nature of the Boundary. Oxford: Oxford University Press, 2009.  
 
Daiya, Kavita. Violent Belongings. Partition, Gender, and National Culture in 

Postcolonial India. Philadelphia: Temple University Press. 2008.  
 



 33 

Fanon, Franz. The Wretched of the Earth. (Trans.) Richard Philcox. New York: 
Grove Press, 1961. 
 
___________ . Black Skin. White Masks. New York: Grove Press, 1967. 
Ghosh, Bishnupriya. When Borne Across. Literary Cosmopolitics in the 

Contemporary Indian Novel. New Brunswick, New Jersey, and London: 
Rutgers University Press. 2004. 
 
Gopal, Priyamvada . The Indian English Novel. Nation, History, and Narration. 
Oxford: Oxford University Press, 2000. 
 
Guttman, Anna. The Nation of India in Contemporary Indian Literature.  New 
York: Palgrave Macmillan, 2007. 
 
Hardt, Michael and Antonio Negri. Empire. Cambridge, Mass.: Harvard 
University Press, 2000. 
 
Innes, C.L. The Cambridge Introduction to Postcolonial Literatures in English. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2007. 
 
Mishra, Vijay. The Literature of the Indian Diaspora. Theorizing the Diasporic 

Imaginary. London & New York: Routledge, 2007. 
 
Said, Edward.  Orientalism. London:  Penguin, 1977. 
 
__________ .   The World, the Text and the Critic. London: Faber, 1984. 
 
__________ . Culture and Imperialism. New York: Alfred A. Knopf, 1993. 
 
Spivak, Gayatri Chakravorty. The Post-Colonial Critic. Interviews, Strategies, 

Dialogues. London & New York: Routledge, 1990. 
______________________ . Outside in the Teaching Machine. London: 
Routledge, 1993. 
 
______________________. A Critique of Postcolonial Reason. Toward a 

History of Vanishing Present. Cambridge, London: Harvard University Press, 
1999. 
 
Srivastava, Neelam. Secularism in the Postcolonial Indian Novel. National and 

Cosmopolitan Narratives in English. London & New York: Routledge, 2008. 
 
Suleri, Sara. The Rhetoric of English India. Chicago: University of Chicago 
Press, 1992  
 
Upstone, Sara. Spatial Politics in the Postcolonial Novel. Surrey: Ashgate 
Publishing Limited, 2009. 



 34 

Young, Robert J. C. Postcolonialism. A Very Short Introduction. Oxford: 
Oxford University Press, 2003. 
 

Postmodernism. Istorie și Literatură. Discursuri Culturale: 
 
Anderson, Benedict. Imagined Communities: Reflections of the Origin and 

Spread of Nationalism. London: Verso, 1991. 
 
Bakhtin, M.M. The Dialogic Imagination. (Trans.) Caryl Emerson and Michael 
Holquist. Austin: University of Texas Press, 1981.   
 
Barthes Roland. “The Discourse of History” in The Rustle of Language.  
Ttrans.) Richard Howard.  Oxford: Blackwell, 1986.  pp. 127-140. 
 
Cowart, David. History and the Contemporary Novel. Illinois: Southern Illinois 
University Press, 1989.  
 
Deleuze, Gilles, Felix Guattari. A Thousand Plateaus: Capitalism and 

Schizophrenia. (Trans.) Brian Massumi, Minneapolis: University of Minnesota 
Press. 1987. 
 
Derrida, Jacques. Writing and Difference. (Trans.) Allan Bass. London: 
Routledge and Kegan Paul, 1981. 
 
Duvall, John, N. (Ed.) Productive Postmodernism: Consuming Histories and 

Cultural Studies. Albany, NY: State University of New York, 2002. 
 
Elias, Amy, J. Sublime Desire: History and Post-1960s Fiction. Baltimore and 
London: The Johns Hopkins University Press, 2001.  
 
Foucault, Michel. Language, Counter-Memory, Practice. Donald F. Bouchard 
(Ed.) Ithaca, NY: Cornell University Press, 1988. 
 
Groot,  Jerome de. The Historical Novel. New York, Routledge, 2010. 
 
Hutcheon, Linda. A Poetics of Postmodernism: History, Theory, Fiction. 
London, New York: Routledge, 1988. 
 
_____________ . The Politics of Postmodernism. London and New York: 
Routledge, 1989. 
 
Jameson, Fredric. “Third World Literature in the Era of Multinational 
Capitalism.” Social Text. Vol. 15, (1986). 
 
Jenkins, Keith. Rethinking History. London and New York: Routledge. 2003.  



 35 

Kristeva, Julia. Desire in Language: A Semiotic Approach to Literature and 

Art. New York:Columbia University Press, 1980.  
 
Lyotard, Jean-François. The Postmodern Condition: A Report on Knowledge. 
(Trans.) Geoff Bennington and Brian Massumi. Manchester: Manchester 
University Press, 1984. 
 
Manning, Patrick. Navigating World History. Historians Create a Global Past. 
New York: Palgrave Macmillan, 2003 
 
McHale, Brian. Postmodernist Fiction. London and New York: Routledge, 
Taylor & Francis e-Library, 2004. 
 
Onega, Susana. Ed. Telling Histories: Narrativizing History, Historicizing 

Literature. Amsterdam, Atlanta: Editions Rodopi, B.V., 1995.   
 
Price, David. History Made, History Imagined. Contemporary Literature, 

Poiesis, and the Past. Illinois: University of Illinois Press, 1999. 
 
Thompson, Willie. Postmodernism and History. New York: Palgrave 
Macmillan, 2004.  
 
Waugh, Patricia. Metafiction: The Theory and Practice of Self-conscious 

Fiction.  London: Methuen, 1984.  
 
Wesseling, Elisabeth. Writing History as a Prophet: Postmodernist Innovations 

of the Historical Novel. Amsterdam, Philadelphia: John Benjamins Publishing 
Company, 1991.  
 
White, Hayden. Metahistory. The Historical Imagination in the Nineteenth-

Century Europe. Baltimore and London: The Johns Hopkins University Press, 
1975. 
 
____________ Tropics of Discourse. Essays in Cultural Criticism. Baltimore 
and London: Johns Hopkins University Press, 1985. 


